
  [image: cover image]


  [image: ]


  
    Umělá inteligence jako (nové) médium


    Tomáš Dvořák akolektiv

    


    Recenzovali:


    doc. Mgr. David Kořínek


    Mgr. MgA. Markéta Magidová, Ph.D.


    Vydala Univerzita Karlova, Nakladatelství Karolinum


    www.karolinum.cz, redakcenk@ruk.cuni.cz


    Praha 2025


    Edice Studia nových médií


    Redakce Václav Hozman aJakub Vaníček


    Obálka Jan Šerých


    Konverze do formátu epub Stará škola


    Vydání první


    © Univerzita Karlova, 2025


    Text © 2025: Tomáš Dvořák (Filosofický ústav AVČR,v.v.i.)– Veronika Klusáková (Akademie múzických umění vPraze)– Kateřina Svatoňová (Univerzita Karlova, Filozofická fakulta)– Martin Charvát (Metropolitní univerzita Praha)– Jana Horáková (Masarykova univerzita, Filozofická fakulta)– Vladimír Havlík (Filosofický ústav AVČR,v.v.i.)– Vít Gvoždiak (Filosofický ústav AVČR,v.v.i.)– Richard Müller (Ústav pro českou literaturu AVČR,v.v.i.)– Martin Flašar (Masarykova univerzita, Filozofická fakulta)– Noemi Purkrábková (Univerzita Karlova, Filozofická fakulta)


    ISBN 978-80-246-6093-6 (epub)


    ISBN 978-80-246-6092-9 (pdf)


    ISBN 978-80-246-6037-0


    


    

  


  
    Předmluva

    Syntetická média: Nová antropologická revoluce?


    Tomáš Dvořák


    Traduje lidské bytosti aněkteré pracují vzájmu Entity. Lidský faktor se vakčních blockbusterech ukazuje být tím nejslabším inejsilnějším– vposledku rozhodujícím– článkem boje sumělou inteligencí.


    Zpochybnění důvěryhodnosti informací, ohrožení fakticity apravdivosti našeho poznání je jednou znejsilnějších obav, kterou rozvoj umělé inteligence vyvolává. Přesněji řečeno posiluje aaktualizuje: „pravda, jak ji známe“, je choulostivá anesamozřejmá záležitost ibez hrozby záměrného překrucování avždy závisí na kritériích, konvencích azpůsobech, jakými je zakoušena achápána, ale isdělována auchovávána, totiž na určitých technikách ustavování pravdivosti. Nenarážím zde na složitost vymezení pojmů, jako je pravda nebo fakt, jak se jim věnují logika nebo analytická filosofie, ale spíše na ty myšlenkové směry (od kritické teorie kpostmoderní filosofii), které už vprůběhu 20.století zdůrazňovaly, že moderní média proměňují tradiční epistemické ideály azpůsoby poznávání světa, totiž že otázka po vztahu médií areality je vprvní řadě otázkou mediálních procedur verifikace. Vtéto souvislosti stojí za zmínku, že zpravodajci zMission: Impossible se strachují osvé digitální databáze dat. Vždyť tomu není tak dávno, kdy byla digitalizace sama vnímána jako podobná hrozba pro tehdy starší technologie ajejich formáty pravdivosti afakticity. Obavy znarušení zavedených epistemických řádů se objevují skaždou novou mediální technologií, ať jí bylo písmo, knihtisk, telegraf, televize, nebo internet. Důvěryhodnost, kredibilita či spolehlivost informací se ustavují jejich dlouhodobým používáním, amůžeme tak uvažovat ourčitých historicky specifických režimech vědění ajeho legitimizace. Svého času byla zdrojem důvěryhodných informací věštírna, jindy zase statistická agentura. Při uvažování odopadech nových technologií je zásadní brát vpotaz, na co vlastně dopadají, apokusit se přezkoumat mnohdy implicitní pravdy apředpoklady, jež vždy nutně determinují, vjakých barvách si vykreslíme naši budoucnost.


    Podle Rolanda Barthese se před dvěma stoletími odehrálaantropologická revoluce, když poprvé ve svých dějinách lidstvo poznalo „sdělení bez kódu“, totiž fotografii.1 Ve svých sémiologických studiích zšedesátých let ivposlední knize Světlá komora (1980) se Barthes hlásí krealistickému pojetí fotografie, podle něhož není reprezentací reality, nýbrž její emanací: fotografie dává jistotu, je to „autentifikace sama“, „certifikát přítomnosti“, její esencí je „ratifikovat to, co reprezentuje“2. Fotografie podle něj mechanicky, objektivně zaznamenává realitu aroviny autorského kódování obrazu (od volby úhlu pohledu, zarámování, ostrosti či délky expozice až po opatření snímku popisky) sice mohou zakřivit čtení fotografických obrazů, ale nikdy nemohou zastřít rovinu surového záznamu něčeho skutečně existujícího, konstatující „tak to tedy bylo“3. Fotografie představuje zhlediska antropologie nový objekt azakládá nový typ vědomí, protože je na rozdíl od tradičních forem obrazu jakoby pokračováním či jiným stavem svého referentu, uchovávajícím včase cosi zjeho přirozenosti. Je paradoxním spojením naturfaktu aartefaktu.


    Barthesovo chápání fotografie zde připomínám ze dvou důvodů. První znich se vztahuje ksituaci vzniku jeho textů ataké kjistému posunu mezi myšlením Barthese-sémiologa šedesátých let aBarthese-fenomenologa Světlé komory. Teze orealističnosti fotografie se zdá být na první pohled vobou případech totožná. Jeho představu „sdělení bez kódu“ velmi snadno zproblematizujeme, jak učinila řada autorů vsedmdesátých aosmdesátých letech kritizujících naivní realismus takzvané fotografické indexálnosti. Barthesovi vraných textech unikla nejdůležitější rovina sdělení: to, že se při čtení fotografie uplatňuje jisté předporozumění toho, co to fotografie vůbec je ajak vzniká. Význam snímku je řízen nejen (vněm či vjeho blízkosti umístěným) lingvistickým sdělením aširším kontextem výskytu obrazu, ale vprvní řadě tím, že je rozpoznán achápán právě jako fotografie na základě dlouhodobě formované praktické ideologie. Tento diskursivně-materiální obal lidové ontologie, který obklopuje každou technologii, atak ji vplétá do tkáně kultury, je určujícím kódem, který nás nutí vnímat fotografii jako nekódovanou. Zkusme si představit, jak se změní naše vnímání předmětu, když se dozvíme, že není originálem, ale kopií, nebo když nás někdo upozorní, že nehledíme na fotografii, ale na hyperrealistickou malbu. Dodejme ještě na okraj, že drtivá většina Barthesem analyzovaných fotografií (včetně těch ze Světlé komory) přísně vzato ani fotografiemi není, neboť se Barthes díval na jejich reprodukce vobrázkových časopisech. Jeho přístup tak vychází zlidového chápání technických obrazů, jež bylo postupně vyjednáváno sohledem na epistemická, estetická ietická kritéria austálilo se vnormativním rozlišování mezi „normální“ (neutrální, mechanickou, nemanipulovanou, přímou, dokumentační, věrohodnou…) a„nenormální“ fotografií zvláštních efektů, triků, klamu apropagandy. Tvrdí-li Barthes, že „fotografie je pracná jen tehdy, když předstírá“4, tedy když využívá různých triků amanipulací, pak zvažuje pouze práci fotografa, ale zcela ignoruje práci, která vedla kvytvoření určitým způsobem sestrojeného aparátu akterá je vněm vtělená coby jeho automatický program. Opomíjí zkrátka práci stroje. Je tomu přesně naopak: nejpracnější je vyrobit onu banální apřímou, Barthesovými slovy „hrubou (čelní, ostrou) fotografii“5, která se zdá tak samo sebou abezpracně zjevovat jen díky úsilí generací vědců, inženýrů, umělců apodnikatelů. Kamera vidí svět jinak než lidský zrak aje zapotřebí dlouhodobé asimilace technického akognitivního aparátu, abychom její obrazy mohli považovat za koextenzivní náhražky vidění.


    Ve Světlé komoře Barthes odbývá tehdejší hlasitou kritiku indexálního, emanačního realismu jako módu sémantického relativismu asociálně-kulturního konstruktivismu atrvá na magičnosti snímků, jimiž se jakoby dotýká dávno zesnulých osob (zajímají jej výlučně fotografie lidských bytostí). Fotografie jsou „snímány“ podobně jako posmrtné masky. Vjeho způsobu uchopení podstaty fotografie však dochází kzásadnímu posunu: „Učinil jsem tedy sebe sama mírou fotografického ‚vědění‘.“6 Nejde již oodtažitou, akademickou analýzu procesu recepce ainterpretace, nýbrž oto, jak on sám vnímá konkrétní fotografie aco vněm vyvolávají. Jinak řečeno, nejde oto, že fotografie žádným analogonem reality není, ale že ji jako takovou typicky vnímáme apoužíváme. Při každodenním zacházení sfotografiemi se chováme jako naivní realisté; iten nejpřísnější kritik ideologie dost možná nosí vkapse snímek sobě milé osoby arozněžní se, když se ho dotkne. Barthes na sobě ukazuje, že fotografiím potřebujeme věřit, jako by to byly kousky světa, ikdyž jde oprůmyslově zpracované prefabrikáty vyráběné za účelem ekonomického zisku. „Schopnost autentifikace předčí– zfenomenologické perspektivy– ve Fotografii moc reprezentace.“7 Fotografie nám tvrdí „toto bylo“; její rétoriku přitom nemůžeme vysvětlit chováním světla achemických emulzí nebo elektronických snímačů, neboť je formována kulturou, ekonomikou apolitikou mnohem více než konkrétní technickou procedurou. Zásadní otázkou pak je, proč má moderní společnost potřebu vkládat důvěru právě do takto zvláštních, ambivalentních, paradoxních aalogických předmětů.


    Druhým důvodem připomenutí Barthesovy teorie izkušenosti sfotografií je, že nám může jako důvěrně známá forma obrazu ilustrovat obecnější kontext oné „pravdy, jak ji známe“. Barthesovy úvahy lze rozšířit na mnohem širší oblast fenoménů definujících moderní režim vědění avědomí. Jeho dílem prolíná představa světa, „který by byl zproštěn smyslu“8. Najdeme ji vraném textu Nulový stupeň rukopisu (1953), ale ivjednom zjeho posledních kurzů na Collège de France (1977–1978) věnovaném problematice „neutrálního“. Barthes zkoumá neutrální formy psaní, hudby či obrazů, jejich „nulové stupně“, které jako by ani žádnou formu, styl či estetiku neměly astály mimo kulturní řád ajeho binární opozice (příroda–kultura, pravda–lež, člověk–technika). Vyznačují se jistou bezbarvostí, tupostí, netečností; jsou bez vlastností, němé, mdlé aanonymní; nic neznamenají, prostě jen jsou. Nulový stupeň bezpříznakových, od smyslu oproštěných sdělení bez kódu můžeme chápat jako způsob, jakým se kultura aumění vyrovnávají se základní kategorií moderní vědy atechniky: s„daty“. Jinak řečeno, sjakýmsi fázovým přechodem kultury vpodmínkách industrializace. Vobecnější perspektivě není novým antropologickým objektem fotografie, nýbrž data (afotografie jako konkrétní případ nové formy obrazu vrežimu dat). Data, jak je začínáme chápat koncem 18.století, jsou obvykle charakterizována jako údaje oskutečnosti získané pozorováním, zápisem nebo měřením; jsou to neinterpretované, stabilní apřesné danosti, ze kterých děláme informace aznalosti tím, že jim přisuzujeme význam azasazujeme je do kontextů. Bývají chápána jako syrová matérie, jako surovina, již je třeba dolovat, sbírat azpracovávat. Ať jsou tvrdá nebo měkká, strukturovaná nebo nestrukturovaná, jsou považována za jakousi kvazi-přírodninu, něco daného (zlatinského dare, dávat) spíše než vyrobeného jako fakta (zlatinského facere, dělat). Na datech stavíme fakta, samy jimi ovšem nejsou; jejich funkce je primárně rétorická, jak zdůrazňuje Daniel Rosenberg: „Když zpochybníme fakt, přestane být faktem. Chybná data jsou však stále data.“9 Moderní pozitivistické chápání dat jako empirického materiálu vyrůstá na přelomu 18.a19.století zdiskusí ofragmentech, stopách aruinách, jež se prosazují napříč nejrůznějšími oblastmi bádání, například ve folkloristice, archeologii, statistice, meteorologii nebo geologii. Kupříkladu topologické chápání historiografických „pramenů“, vyvěrajících zhloubky (minulosti) na povrch (přítomnosti), se navzdory naturalizující metaforice ustavuje díky komplexním technickým procedurám pomocných věd historických, založených na mediální logice soumeznosti: pramen je předmět, který vznikl souběžně sudálostmi, onichž svědčí, acoby sekulární remediace relikvie vyžaduje vznik nového aparátu autentifikace.


    Takzvaná empirická data jsou neutrálním, nulovým stupněm moderního vnímání avědění, jež staví mezi lidské smysly aokolní svět stále sofistikovanější přístroje amédia, atak proměňují povahu samotné reality. Vezměme banální datum: teplota vzduchu (na konkrétním místě avkonkrétním čase) je 0°C. Pro nás naprosto srozumitelný údaj, objektivně změřená fyzikální veličina vypovídající ostavu reality, sjakou se každodenně setkáváme; pro orientaci ve světě bývá mnohdy důležitější než naše vlastní termoreceptory vkůži. Ty nám umožňují pociťovat teplo achlad, nikoli však teplotu, nadto vždy závisí na nastavení vnitřního prostředí, kupříkladu na aktuálním stavu metabolických či hormonálních procesů. Koncepce teploty se začíná postupně utvářet vprůběhu 17.a18.století spolu sexperimentálním vývojem přístrojů kjejímu měření; proto je také její definice nutně kruhová: teplota je veličina měřená teploměrem, teploměr je zařízení sloužící kměření teploty. Starší, aristotelsko-galénovské paradigma jednak rozumělo „teplem“ docela jiné věci než my (vztahovalo se kvzduchu avodě, slunci aohni, ale také ke koření, pálenkám nebo zvířecím kožešinám), jednak vycházelo zprotikladů teplého astudeného, suchého avlhkého, znichž se skládají prvky aživly světa. Scholastika rozlišovala čtyři stupně intenzity každé kvality apoměr kvalit ve směsi určoval „temperament“ dané věci: středověké araně novověké chápání pojmu temperatura nám mohou přiblížit třeba dodnes přežívající typologie osobností. Temperatura nemá nic společného snaší teplotou coby kvantitativním, plynulým odstupňováním jediné operacionalizované dimenze, jež vyžadovala instrumentální izolaci konkrétního „tepla“, výrobu laboratorního skla, vývoj aoptimalizaci roztažných kapalin ačíselných stupnic ajejich kalibraci vzhledem ke změnám skupenství, bodům varu atání, což není nijak samozřejmá věc: různá voda se na různých místech vaří při jiné teplotě. Teploměr za oknem ajeho konkrétní údaj 0°C nám indikuje tepelný stav vzduchu; přísně vzato však neměříme teplotu, nýbrž jen změnu délky (kupříkladu rtuťového) sloupce, která je na základě extrémně komplexních, konvencionalizovaných procedur chápána jako míra tepla. Teplocitlivá látka slouží jako proxy, zástupný ukazatel abstrahovaného fenoménu, který nedokážeme přímo vnímat smysly, ale který sjejich citlivostí sousedí asoupeří. Proto také zavádíme korigované, anexaktní formy těchto údajů, jako je „pocitová teplota“. Rozpojení aautonomizace smyslů v19.století je (spolu spříbuznou problematikou synestézie) důsledkem instrumentální operacionalizace vnímání. Vynález teploty umožnil teoretické ipraktické ovládnutí tepla: vznik termodynamiky astrojů přeměňujících tepelnou energii na mechanickou. Fotografie je pak stejného řádu jako teplota: vobou případech dochází kfyzikálním (přírodním či „přirozeným“) procesům, když se roztahuje rtuť nebo částice stříbra reagují na elektromagnetické záření, výsledná data by však nikdy neexistovala bez černých skříněk, které nutí hmotu inás chovat se určitým způsobem. Ve světě ani vnašich tělech žádná data nejsou. Umožňují však radikálně rozšířit arozhýbat pole našeho vnímání díky jeho standardizaci: změřenou teplotu nebo pořízenou fotografii lze snadno přenést včase iprostoru azařadit do mohutnícího registru senzorických dat, řízeného logikou masové výroby asociální kontroly. Jsou to relační systémy sloužící kidentifikaci, poměřování atřídění, přičemž jsou chápány jako objektivní auniverzální jazyky.


    Tento epistemologický model triumfuje v19.a20.století srozvojem nejrůznějších technologií měření azáznamu, snímání adohledu. Přístroje indikující stavy věcí na číselných stupnicích, registračních papírech adisplejích aaparáty indexálního psaní (fotografie, kymografie, fonografie, kinematografie…) utvářejí od vědeckých laboratoří po průmysly volného času moderní, industrializovanou kulturu, pro niž je typické vzdělávat ibavit se vnímáním instrumentálně generovaných stínů reality. Oba zažité narativy, usilující ovysvětlení této proměny empirické zkušenosti vmoderní době vlivem technizace, jsou neúplné azavádějící. První hovoří onahrazení lidského pozorovatele mechanickým strojem vzájmu přesnosti aobjektivity; druhý zachycuje protetickou extenzi smyslů či vůbec kognitivního aparátu prostřednictvím mediálních technologií. Namísto rigidního rozlišování lidského atechnického bychom měli spíše uvažovat ovíce než lidském prostředí, vněmž naše smysly zůstávají aktivní, adokonce činorodější než kdykoli dříve, vpleteny do sociálně-technických sestav asítí, distribuovaných systémů řídících toky energií ainformací. Nejde přitom okonkrétní artefakty, na něž typicky zaměřujeme svou pozornost, jako spíše opozadí či milieu, periferně vnímanou kulisu světa nastavující podmínky existence. Moderní, sekularizovaný svět technovědy sám sebe popisuje jako svět vzdalující se realitě: žijeme vdobě, která „dává přednost obrazům před skutečnými věcmi, kopiím před originály, zpodobněním před skutečností, jevům před bytím“, píše Ludwig Feuerbach vPodstatě křesťanství (1841), jen pár let po vynálezu fotografie. Jeho diagnózou uvedla Susan Sontag svou slavnou esej „Svět obrazů“:


    Tato Feuerbachova výčitka se ve 20.století stala široce přijímaným výkladem: společnost se stává „moderní“, když jednou zjejích hlavních činností je vytváření akonzumace obrazů, když obrazy, které mají neobyčejnou moc určovat naše nároky na skutečnost asamy jsou žádanou náhražkou přímé zkušenosti, se stávají nepostradatelnými pro prosperující hospodářství, stabilitu státu ipro dosažení osobního štěstí.10


    Sontag tento způsob diagnózy přesvědčivě vyvrací apoukazuje na jeho založení ve statickém chápání obrazu askutečnosti. Její koncepce obrazu-světa naopak zdůrazňuje, že jde okomplementární pojmy aže proměna chápání skutečnosti vždy implikuje proměnu chápání obrazu avice versa. Tak jako vpřípadě Barthese, můžeme iuSontag rozšířit analýzu zfotografie na data tak, aby zahrnula mnohem širší škálu záznamů azápisů. Jednu znejvýmluvnějších charakteristik moderních médií nabídl ve své autobiografii fotograf Nadar, když popisoval laboratoř Étiennea-Julese Mareyeho:


    Záhy se ocitáme tváří vtvář nevyčerpatelnému, nekonečnému apřekvapivému přívalu vědeckých atechnických zařízení, která reprodukují život mimo život, nahrávacích mechanismů, schematických aparátů pro okamžitý mikrografický průzkum zvířecích organismů, taktilních, optických iakustických: pouze čichové vjemy budou tolerovány amohou trucovat vkoutě. Vše, co umí pozorovat, naslouchat, počítat, vážit aměřit, bude upotřebeno avyužito jako prostředek kobklíčení– pomocí dynamografie, chronografie, denzigrafie, hypsografie, kalorigrafie, všech grafií. Jsou to jen sondy, páky, ozubená kola, hřídele, cívky, spínače, táhla, tubusy, id est hlavolamy vkaždém ohledu, otevřená Pandořina skříňka plná bolení hlavy; avšak Marey na to nedbá. Nástroje, které chybějí, si sám vymyslí; postupně zdokonaluje ty, které už jsou vynalezeny, kráčí stále vpřed, hluchý koslavným fanfárám provázejícím jeho úspěchy, vždy neukojený ve svém hledání nejlepšího řešení pomocí sfygmoskopů, sfygmometrů, sfygmografů, sfygmofonů akdoví čeho ještě. Poté si náš šikula usmyslí, že všechny ty úkony spojí do jednoho avytvoří podle vzorce poručík– major– generál svůj polygraf, který zastane hned několik funkcí: sfygmograf přenáší srdeční tep aje schopen odhalit to, čemu Bouillaud říká „falešný chod srdce“; pneumograf zachycuje křivku dýchacích pohybů; chronograf měří trvání aintervaly zapsaných jevů.11


    Mareyeho grafická metoda sloužící k„reprodukci života mimo život“ postihuje šíři ahloubku proměny světa jako datasféry. Posun od fotografie kdatům nám může jednak pomoci zbavit se problematické dichotomie obrazu askutečnosti, hlavně ale zdůraznit rekurzivní povahu moderních forem reprezentace. Data totiž neslouží pouze popisu aanalýze světa, ale vytvářejí svět, ve kterém lze data sbírat jako jeho vzorky. Ten se tak stává „mezokosmem“. Sodmítnutím tradiční analogie mezi mikrokosmem amakrokosmem začínají být tyto úrovně reality chápány jako vymykající se lidským měřítkům ačlověk obydluje jakousi mezeru mezi nimi; žádný přirozený svět, nýbrždatasféru. Venvironmentálních vědách se vsedmdesátých aosmdesátých letech 20.století začíná používat termínu mezokosmos pro označení experimentálních systémů, polo-uzavřených apolo-kontrolovaných ekosystémů. Nejsou ani laboratoří, ale ani terénem tam venku. Když západní svět na základě několik století trvajícího, systematického drancování akolonizace nahromadil dostatečné bohatství kodstartování průmyslové revoluce, stal se zčlověka geologický aatmosférický činitel aze Země globální, experimentální mezokosmos. Jeho obrysy dokážeme zahlédnout jedině prostřednictvím souběžně vznikajících dat, která jsou zároveň médiem jeho uspořádání.


    Konfiguraci takového mezokosmu postupně načrtávají nejrůznější teoretické koncepce: éter Newtonova mechanického univerza začíná být reformulován jako prostředí, milieu nebo okolnosti vprvních teoriích sociologie aevoluční biologie uLamarcka, Comtea nebo Spencera;12 autoři začátku 20.století začínají zohledňovat proměny žité zkušenosti (velkoměsto Georga Simmela, pseudo-prostředí Waltera Lippmanna, médium Waltera Benjamina, umwelt Jakoba von Uexkülla); vjeho druhé polovině se dostávají ke slovu koncepce spektáklu, dohledu, kyberprostoru, simulovaných avirtuálních světů či metaverz. Jsou to paradoxně pozdější autoři (typu Jeana Baudrillarda nebo Paula Virilia), kteří staví své myšlení na sugestivní dichotomii reality asimulace, jako by bylo možné uvažovat onějaké bezprostřední apřirozené, fenomenologické zkušenosti. Subjektivní zkušenost je vmezokosmu vždy vysoce zprostředkovaná, ovšem tak, aby vyvolávala dojem bezprostřednosti. Realitu si generuje zevnitř. Paradox zprostředkované bezprostřednosti pohání vědeckotechnický vývoj aprozrazuje, že bytostnou součástí jeho mentality vždy byla aje také iracionalita amagie. Weberovské „odkouzlení světa“ vystihuje posun od náboženské mystiky kmystice racionalizace akalkulace, jejímiž idoly jsou „surová data“ generovaná black boxy. Čím více jim nerozumíme, tím více jim musíme věřit aspoléhat se na ně. Základní princip vztahování se ke světu-mezokosmu formuloval začátkem 19.století Samuel Taylor Coleridge: musíme odložit nedůvěru, suspendovat nárok na skutečnost apřijmout pravidla uměle vytvářených světů. Jakkoli vztahuje své tvrzení primárně kfikčním světům, formuluje jej vdobě, která se intenzivně zabývá vývojem aparátů odsouvajících lidskou subjektivitu do pozadí jako nedůvěryhodnou anespolehlivou metodu poznání.


    Chápání dat uživatelů za účelem jejich analýzy anásledné monetizace13 amnohé modely umělé inteligence jsou vytrénované na datech bez souhlasu jejich autorů. Syntetická data bývají považována za etičtější alternativu umožňující vyvarovat se extraktivním aexploatačním tendencím technologického průmyslu. Zhlediska politické ekonomie lze však syntetická data vnímat spíše jako „nový prostředek pro pokračování historické tendence kapitalismu kautonomizaci koloběhu kapitálu“14. Sociální teorie datafikace zdůrazňují sílící trend kódování stále většího množství aspektů lidského života do digitálních dat;15 uvažuje se onové úrovni datasféry díky nevídanému nárůstu množství dat či jejich přebytku.16 Zperspektivy technologického vývoje apolitické ekonomie dat však řešíme jednoznačně jejich nedostatek anikoli nadbytek, nemluvě ani opříslibech masivního navyšování výpočetního výkonu prostřednictvím kvantových počítačů nebo nových metod (např.molekulárního) ukládání dat.


    Posun od reálných dat ksyntetickým se netýká jen pěstování umělých neuronových sítí, ale indikuje hlubší atrvalejší změnu paradigmatu založeného na technikách snímání adohledu. Protiklad mezi přirozeným aumělým, přírodou atechnikou je jedním zleitmotivů západního myšlení; co je přirozené aco umělé však není nijak trvale auniverzálně dáno, hranice se mění vrůzných dobách akontextech jako primárně operativní anormativní polarita: koncepce přirozenosti „funguje avždy byla používána jako kulturní hodnota, sociální norma amorální autorita“17, zbavená historického povědomí aignorující komplexní procesy naturalizace techniky atechnizace přírody. Při pocitu ohrožení dominantních norem, hodnot aautorit se ve společnosti vždy aktivizují stereotypní, ahistorická auniverzalistická myšlenková topoi; disruptivní inovace oživují prométheovský mýtus, apokalyptické vize nových božstev azániku civilizace. Vedle senzacechtivých novinových titulků zaměřených primárně na ekonomickou využitelnost amaximalizaci efektivity včetně spekulativních investic se tato tendence projevuje ivméně okázalém (aoto nebezpečnějším) způsobu, jak onových technologiích mluvíme ajak je pojmenováváme. Samotný výraz „umělá inteligence“ ukazuje, že to, co chápeme jako cizí ane-lidské, chápeme výlučně antropomorfně.


    Není mým cílem upozorňovat zde na vágnost pojmu umělá inteligence zastřešujícího velmi odlišné technologie azpůsoby jejich využití ani zdůrazňovat odlišnosti lidské astrojové inteligence.18 Ba právě naopak, chci alespoň krátce poukázat na jejich souvislosti. Genealogie neuronových sítí sahá kperceptronu Franka Rosenblatta zkonce padesátých let 20.století. Úkolem jeho adaptačního algoritmu bylo rozpoznávat obrazce, atak modelovat percepci. Perceptron je nejjednodušší neuronová síť sjedním pracovním neuronem, která se dokáže učit pomocí tréninku sučitelem tím, že při chybě dostává negativní zpětnou vazbu. Obraz (konkrétně písmena abecedy) byl promítán na světelnou tabuli, zníž byl snímán polem 20×20 fotovodičů aintenzita těchto 400 obrazových bodů představovala vstup, jejž měl perceptron klasifikovat. Fakticky se jednalo opočítání vzorců podobnosti číselných matic, jaké však už Rosenblatt dobře znal ze svých předchozích výzkumů. Ty se zabývaly psychometrikou, měřením osobnostních charakteristik azejména inteligenčního kvocientu:


    Rosenblatt si všiml, že číselné matice kognitivních testů vypadají stejně jako číselné matice digitálních obrazů, azačal zvažovat využití stejných technik multidimenzionální analýzy pro vizuální rozpoznávání vzorů.19


    Jinak řečeno, techniky statistické psychologie určené kměření kognitivních schopností atřídění lidí podle výsledků standardizovaných testů se staly technikami automatizace těchto kognitivních schopností. Tento transfer metod nepředstavuje jenom zajímavou historickou okolnost, při níž došlo kpřesunu jakési neutrální procedury matematické statistiky zoblasti psychometriky do oblasti počítačového vidění. Znamená vprvní řadě to, že umělá inteligence není jednoduše automatizací kognitivních procesů, nýbrž prosazováním určitého společenského uspořádání prostřednictvím automatizace. Inteligenční data (nikoli nepodobná zmiňované teplotě) předpokládají abstrakci jedné vlastnosti ajejí kvantifikaci do formy čísla přiřazeného jednotlivcům ajejich následné řazení podle hodnoty. „Ato vše se opakovaně dělo jen proto, aby se došlo kzávěru, že utlačované aznevýhodněné skupiny (rasy, třídy, pohlaví) jsou vrozeně podřadné aže si své postavení zaslouží.“20 Koncepce inteligence je bytostně hierarchizační autvářela se vúzkém sepětí se sociologickýmiteoriemi elit, konečně ivobecném smyslu bývala chápána jako kritérium odlišující „pána tvorstva“ od „nižších živočichů“. Ve stejném duchu se idnes uvažuje osoupeření mezi inteligencí lidskou astrojovou: být inteligentní vždy znamená být více nebo méně inteligentní.21 Vtechnickém apředevším vaplikačním, startupovém diskursu převládá alibisticky apolitické chápání technologií (potažmo matematiky) jako něčeho neutrálního; údajně záleží na tom, zda technologie využijeme kdobrým nebo zlým účelům. Každý základní model umělé inteligence je přitom inherentně tendenční, zachovává aposiluje sociokulturní hierarchie (jinak by ani nefungoval) auvažovat můžeme leda ojeho následné regulaci.


    Inteligence chápaná jako schopnost adaptovat se na prostředí, tedy učit se, hrála zásadní roli vkybernetice (dceřiné disciplíně termodynamiky): adaptace probíhá prostřednictvím zpětnovazební smyčky, která upravuje aoptimalizuje parametry procesu tak, aby se snížila míra chyby vzhledem kpožadovanému cíli. Dynamické systémy (biologické, sociální, technické) jsou chápány jako bytostně hierarchické: hierarchie umožňuje efektivnější rozhodování tím, že rozděluje složité úkoly mezi různé úrovně řízení, je klíčovým principem organizace komplexních systémů. Vývoj umělé inteligence je zasazen do dvou nesouměřitelných konceptuálních rámců: na jedné straně AI vyrůstá zvýzkumů behaviorální psychologie aekonomie, teorie organizace amanagementu, hodnocení efektivity, personalistiky astrategií řízení lidských zdrojů vkontextu druhé světové astudené války. Na straně druhé je rámována zcela zavádějícím axiomem kybernetiky, podle kterého lze oorganismech astrojích uvažovat analogicky na funkční, strukturální abehaviorální úrovni, tedy hovořit otom, že stroje „vnímají“, „rozhodují se“ a„pamatují si“ podobně jako živé organismy ajejich společenství. Tento myšlenkový zkrat má jednak hlubokou historii (podobně považovalo 17.století cameru obscuru za model oka nebo 19.století telegraf za model nervové soustavy), jednak je nesmírně stimulující aproduktivní technickou metaforou. Při jejím používání však ztrácíme ze zřetele bytostně mechanickou povahu názoru, který projektuje do živé přírody formy existující sociotechnické organizace, jež má být dále automatizována. Orůzných systémech můžeme uvažovat analogicky teprve tehdy, když byly datafikovány. Převod skutečnosti na data je na jedné straně reduktivní, na straně druhé umožňuje propojování dříve nesouměřitelných světů.


    Umělá inteligence je, přesněji řečeno, automatizovaná inteligence. Automatizace neznamená prosté nahrazení lidských bytostí samočinnými stroji, nýbrž posiluje dělbu práce, což znamená vprvní řadě hierarchizaci různých pracovních úkonů aoddělování řízení práce od jejího výkonu. Vkontextu mechanizace aautomatizace se vyděluje duševní práce nejdříve voblastech dohledu, kontroly ařízení, aproto také dnes automatizovaná inteligence zasahuje vnejvětší míře management aadministrativu, přebírá kontrolu nad infrastrukturami práce aredefinuje parametry toho, co ajak se má nebo nemá dělat, co je nebo není viditelné avypověditelné. Perceptron není oko, které vidí, ale oko, které dohlíží, klasifikuje, organizuje apredikuje. Není vizuální reprezentací, nýbrž invizuální operací.22 Díky tomu může umělá neuronová síť, tak jako manažer, organizovat práci, které nijak nerozumí ani rozumět nemusí. Posun od vykonávání činnosti kjejímu řízení je zperspektivy automatizace klíčový aprojevuje se vmalém ina způsobu interakce sgenerativní umělou inteligencí, kterou úkolujeme prostřednictvím promptů. Prompt inženýrství se podobá výcviku psa, snaze odosažení disciplinovaného, předvídatelného astandardizovaného chování, díky kterému můžeme získat iluzi, že si nějak vzájemně rozumíme. Poučeni Vilémem Flusserem bychom však měli mít na zřeteli, že možnosti ovládání aparátu jsou vždy již vepsány vjeho programu. Trénovat lze pouze trénovatelného psa, jaký byl speciálně vyšlechtěn krůzným účelům ajaký dávno postrádá jakékoli stopy šelmovitosti.


    

    



    Konec ukázky

  

OEBPS/Images/pecet.jpg





OEBPS/Images/cover.jpg
Umeéla inteligence
jako (noveé) médium

Tomas Dvorak
a kolektiv

STUDIA NOVYCH MEDII KAROLINUM





